
92 
Newcomb : Jurnal Ilmu Komunikasi dan Media  

Volume 3, No. 1, September 2025, hlm 92-102 

 

Website:   https://newcomb.uho.ac.id/index.php/journal 
E-ISSN : 3025-3683 

 

 

MAKNA SIMBOLIK BADIK DAN SARUNG DALAM TRADISI 

SIGAJANG LALENG LIPA: ANALISIS SEMIOTIKA ROLAND 

BARTHES 

 

Andi Dimas Aldi1,Sumadi Dilla2,Harnina Ridwan3 

1,2,3Univeristas Halu Oleo 

Kampus Hijau Bumi Thridharma, Kendari Indonesia 

Email : dimas123@gmail.com 
 

ABSTRAK  

 

Tradisi Sigajang Laleng Lipa merupakan salah satu praktik budaya masyarakat Bugis yang sarat 

dengan simbol dan nilai sosial, khususnya melalui penggunaan badik dan sarung sebagai representasi 

identitas, kehormatan, dan relasi sosial. Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis makna simbolik 

badik dan sarung dalam tradisi Sigajang Laleng Lipa dengan menggunakan pendekatan semiotika 

Roland Barthes yang mencakup level denotasi, konotasi, dan mitos. Penelitian ini menggunakan 

pendekatan kualitatif dengan teknik pengumpulan data melalui observasi, wawancara mendalam 

dengan tokoh adat dan masyarakat setempat, serta dokumentasi visual. Analisis data dilakukan 

dengan menginterpretasikan tanda-tanda visual dan naratif yang muncul dalam praktik tradisi untuk 

mengungkap lapisan makna budaya yang terkandung di dalamnya. Hasil penelitian menunjukkan 

bahwa badik tidak hanya dimaknai sebagai senjata tradisional, tetapi juga sebagai simbol kehormatan, 

keberanian, dan legitimasi sosial, sementara sarung merepresentasikan nilai kesopanan, identitas 

kultural, dan batas etika dalam interaksi sosial. Pada level mitos, kedua simbol tersebut mereproduksi 

narasi tentang maskulinitas, tatanan sosial, dan kontinuitas nilai-nilai budaya Bugis dalam konteks 

masyarakat kontemporer. Penelitian ini berkontribusi pada penguatan kajian komunikasi budaya 

dengan menunjukkan bagaimana 

 

Kata-kata Kunci: semiotika Roland Barthes; makna simbolik; badik, sarung; Sigajang Laleng Lipa; 

budaya Bugis 
 

https://newcomb.uho.ac.id/index.php/journal
mailto:dimas123@gmail.com


93 
Newcomb : Jurnal Ilmu Komunikasi dan Media  

Volume 3, No. 1, September 2025, hlm 92-102 

 

Website:   https://newcomb.uho.ac.id/index.php/journal 
E-ISSN : 3025-3683 

 

 

 

 

THE SYMBOLIC MEANING OF BADIK AND SARONG IN THE 

SIGAJANG LALENG LIPA TRADITION: A ROLAND BARTHES 

SEMIOTIC ANALYSIS 

 

 

ABSTRACT  

 

The Sigajang Laleng Lipa tradition represents a cultural practice of the Bugis community that is rich 

in symbols and social values, particularly through the use of the badik and sarong as representations 

of identity, honor, and social relations. This study aims to analyze the symbolic meanings of the badik 

and sarong within the Sigajang Laleng Lipa tradition using Roland Barthes’ semiotic framework, 

which encompasses the levels of denotation, connotation, and myth. A qualitative approach was 

employed, with data collected through observation, in-depth interviews with traditional leaders and 

local community members, and visual documentation. The data were analyzed by interpreting visual 

and narrative signs that emerge in traditional practices to reveal the layered cultural meanings 

embedded in them. The findings indicate that the badik is not merely understood as a traditional 

weapon but also as a symbol of honor, courage, and social legitimacy, while the sarong represents 

values of modesty, cultural identity, and ethical boundaries in social interaction. At the level of myth, 

both symbols reproduce narratives of masculinity, social order, and the continuity of Bugis cultural 

values within contemporary society. This study contributes to the field of cultural communication by 

demonstrating how traditional symbols are mediated and reinterpreted within ongoing social 

practices. 

 

Keywords: Roland Barthes’ semiotics; symbolic meaning; badik, sarong; Sigajang Laleng Lipa; 

Bugis culture 

 

https://newcomb.uho.ac.id/index.php/journal


94 
Newcomb : Jurnal Ilmu Komunikasi dan Media  

Volume 3, No. 1, September 2025, hlm 92-102 

 

Website:   https://newcomb.uho.ac.id/index.php/journal 
E-ISSN : 3025-3683 

 

 

PENDAHULUAN  

Tradisi budaya merupakan medium penting dalam membentuk, mereproduksi, dan 

menegosiasikan makna sosial dalam masyarakat. Melalui praktik simbolik yang diwariskan 

secara turun-temurun, nilai, identitas, dan relasi sosial dikomunikasikan dan dipertahankan 

dalam kehidupan kolektif. Dalam konteks masyarakat Bugis, tradisi Sigajang Laleng Lipa 

menempati posisi signifikan sebagai ruang simbolik yang merepresentasikan kehormatan, 

keberanian, dan etika sosial. Praktik ini tidak hanya dipahami sebagai ritual adat, tetapi juga 

sebagai sistem tanda yang mengartikulasikan pandangan hidup dan tatanan nilai budaya 

Bugis dalam relasi sosial kontemporer. 

Badik dan sarung sebagai elemen utama dalam tradisi Sigajang Laleng Lipa berfungsi 

lebih dari sekadar objek material. Keduanya berperan sebagai simbol yang memediasi 

hubungan antara individu dan komunitas, serta antara masa lalu dan masa kini. Badik sering 

diasosiasikan dengan maskulinitas, legitimasi sosial, dan perlindungan kehormatan, 

sementara sarung merepresentasikan kesopanan, batas etika, dan identitas kultural. Dalam 

masyarakat yang terus mengalami perubahan sosial, makna-makna tersebut tidak bersifat 

statis, melainkan terus mengalami proses reinterpretasi sesuai dengan konteks sosial, politik, 

dan kultural yang melingkupinya. Oleh karena itu, kajian terhadap makna simbolik kedua 

artefak ini menjadi penting untuk memahami bagaimana nilai-nilai Bugis diproduksi, 

dinegosiasikan, dan direproduksi melalui praktik budaya. 

Pendekatan semiotika menawarkan kerangka konseptual yang relevan untuk membaca 

simbol sebagai sistem tanda. Roland Barthes mengembangkan model yang memandang tanda 

sebagai konstruksi makna berlapis, terdiri atas level denotasi, konotasi, dan mitos. Denotasi 

merujuk pada makna literal suatu tanda, konotasi mengacu pada asosiasi kultural dan 

emosional yang dilekatkan oleh masyarakat, sedangkan mitos merepresentasikan narasi 

ideologis yang dinormalisasi melalui tanda-tanda tersebut. Dengan kerangka ini, simbol 

budaya tidak hanya dipahami sebagai representasi nilai, tetapi juga sebagai mekanisme 

komunikasi ideologis yang membentuk cara masyarakat memandang diri dan dunianya. 

Sejumlah penelitian terdahulu menegaskan relevansi pendekatan Barthes dalam mengkaji 

simbol dan ritual budaya. Palimbong et al. (2025) menunjukkan bahwa simbol dalam ritual 

Rampanan Kapa’ di Tana Toraja mereproduksi stratifikasi sosial dan nilai kolektif melalui 

lapisan denotatif, konotatif, dan mitologis. Simanungkalit et al. (2025) memperlihatkan 

bagaimana folklor Tombak Sulu Sulu pada masyarakat Batak Toba mengartikulasikan norma 

https://newcomb.uho.ac.id/index.php/journal


95 
Newcomb : Jurnal Ilmu Komunikasi dan Media  

Volume 3, No. 1, September 2025, hlm 92-102 

 

Website:   https://newcomb.uho.ac.id/index.php/journal 
E-ISSN : 3025-3683 

 

 

sosial dan kepercayaan spiritual melalui sistem tanda yang kompleks. Dalam konteks 

pernikahan etnis Gayo, Auni dan Nidawati (2023) menekankan bahwa simbol verbal dan 

nonverbal memuat pesan filosofis dan nilai lokal yang berpotensi mengalami erosi makna di 

kalangan generasi muda. Temuan-temuan ini memperkuat argumen bahwa ritual tradisional 

merupakan ruang komunikasi simbolik yang aktif, di mana makna tidak hanya diwariskan, 

tetapi juga diproduksi ulang dan dinegosiasikan. 

Kajian semiotika juga berkembang pada ranah pendidikan dan media visual. Chen dan 

Hur (2025) menunjukkan bagaimana praktik semiotik di komunitas adat Bunun di Taiwan 

berperan dalam mempertahankan identitas budaya melalui simbol-simbol seperti totem dan 

artefak visual. Sementara itu, Aziz dan Sutoyo (2021) menegaskan bahwa simbol dalam 

photostory ritual Mertidusun dapat beradaptasi dengan isu kontemporer, seperti keberlanjutan 

lingkungan, tanpa kehilangan signifikansi tradisionalnya. Attri dan Chander (2019) 

menambahkan bahwa makna simbolik bersifat dialogis, dibentuk melalui interaksi antara 

produsen dan penafsir tanda dalam konteks sosial tertentu. Keseluruhan kajian ini 

menegaskan bahwa simbol budaya beroperasi dalam jaringan makna yang dinamis, 

dipengaruhi oleh perubahan sosial, media, dan praktik interpretasi. 

Meskipun demikian, dalam konteks budaya Bugis, kajian yang secara spesifik 

menempatkan badik dan sarung sebagai sistem tanda dalam tradisi Sigajang Laleng Lipa 

masih relatif terbatas. Sebagian penelitian cenderung berfokus pada deskripsi etnografis dan 

fungsi sosial tradisi seperti nilai siri’ (kehormatan) dan pangadereng (tata nilai) tanpa 

mengkaji secara mendalam bagaimana simbol-simbol tersebut bekerja pada level mitos untuk 

mereproduksi narasi ideologis tentang maskulinitas, tatanan sosial, dan kontinuitas budaya. 

Dengan demikian, terdapat celah penelitian dalam pembacaan kritis terhadap lapisan makna 

simbolik badik dan sarung sebagai praktik komunikasi budaya yang aktif. 

Berdasarkan tinjauan tersebut, state of the art penelitian ini terletak pada integrasi kajian 

budaya Bugis dengan pendekatan semiotika Roland Barthes untuk menganalisis makna 

simbolik badik dan sarung dalam tradisi Sigajang Laleng Lipa. Penelitian ini tidak hanya 

mendeskripsikan bentuk dan fungsi simbol, tetapi juga menelaah bagaimana lapisan denotasi, 

konotasi, dan mitos beroperasi dalam mereproduksi nilai-nilai sosial dan ideologis dalam 

masyarakat Bugis kontemporer. Dengan memposisikan tradisi sebagai ruang komunikasi 

simbolik, penelitian ini berupaya menunjukkan bahwa makna budaya tidak sekadar 

https://newcomb.uho.ac.id/index.php/journal


96 
Newcomb : Jurnal Ilmu Komunikasi dan Media  

Volume 3, No. 1, September 2025, hlm 92-102 

 

Website:   https://newcomb.uho.ac.id/index.php/journal 
E-ISSN : 3025-3683 

 

 

diwariskan, tetapi juga ditafsirkan dan dinegosiasikan secara terus-menerus oleh pelaku 

sosial. 

Berdasarkan latar belakang dan kerangka teoretis tersebut, tujuan penelitian ini adalah 

untuk menganalisis makna simbolik badik dan sarung dalam tradisi Sigajang Laleng Lipa 

masyarakat Bugis melalui pendekatan semiotika Roland Barthes. Secara khusus, penelitian 

ini bertujuan mengidentifikasi makna denotatif dan konotatif dari kedua simbol, serta 

mengungkap narasi mitologis dan ideologis yang direproduksi dalam praktik tradisi. Dengan 

demikian, penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi terhadap pengembangan 

kajian komunikasi budaya dan pemahaman yang lebih kritis mengenai peran simbol dalam 

mempertahankan dan mentransformasikan nilai-nilai budaya Bugis di era kontemporer 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif interpretatif dengan desain analisis 

semiotika untuk mengkaji makna simbolik badik dan sarung dalam tradisi Sigajang Laleng 

Lipa masyarakat Bugis. Pendekatan ini dipilih karena fokus penelitian terletak pada proses 

pemaknaan tanda dan konstruksi makna budaya yang muncul melalui praktik ritual, baik 

dalam bentuk simbol visual maupun naratif. Unit analisis dalam penelitian ini adalah tanda-

tanda yang merepresentasikan badik dan sarung, mencakup aspek visual seperti bentuk, 

warna, posisi, dan cara penggunaan dalam ritual, serta aspek naratif seperti tuturan lisan, 

istilah adat, dan penjelasan tokoh adat yang menyertai pelaksanaan tradisi. Subjek penelitian 

terdiri atas tokoh adat, pelaku tradisi, dan anggota masyarakat Bugis yang memiliki 

pengalaman dan pengetahuan langsung mengenai Sigajang Laleng Lipa. 

Pengumpulan data dilakukan melalui observasi partisipatif, wawancara mendalam, dan 

dokumentasi visual. Observasi digunakan untuk mencatat secara sistematis rangkaian 

peristiwa ritual, pola interaksi antar pelaku, serta ekspresi simbolik yang muncul dalam 

penggunaan badik dan sarung. Wawancara mendalam dilakukan untuk menggali pemahaman 

informan mengenai nilai, norma, dan makna budaya yang dilekatkan pada kedua simbol 

tersebut, sekaligus menangkap perspektif subjektif mereka terhadap fungsi sosial tradisi. 

Dokumentasi visual berupa foto dan catatan lapangan digunakan sebagai data pendukung 

untuk memperkuat proses analisis dan membantu peneliti melakukan pembacaan ulang 

terhadap tanda-tanda visual yang diamati di lapangan. 

https://newcomb.uho.ac.id/index.php/journal


97 
Newcomb : Jurnal Ilmu Komunikasi dan Media  

Volume 3, No. 1, September 2025, hlm 92-102 

 

Website:   https://newcomb.uho.ac.id/index.php/journal 
E-ISSN : 3025-3683 

 

 

Analisis data dilakukan melalui tahapan pengodean semiotik yang mengacu pada model 

Roland Barthes, yaitu denotasi, konotasi, dan mitos. Pada tahap denotasi, peneliti 

mengidentifikasi makna literal dari setiap tanda yang berkaitan dengan badik dan sarung, 

termasuk fungsi praktis dan konteks penggunaannya dalam ritual. Tahap konotasi diarahkan 

untuk menafsirkan asosiasi kultural, nilai sosial, dan muatan emosional yang dilekatkan pada 

tanda-tanda tersebut berdasarkan konteks budaya Bugis dan narasi informan. Selanjutnya, 

pada tahap mitos, peneliti mengungkap narasi ideologis dan makna dominan yang 

direproduksi melalui simbol, seperti konsep kehormatan, maskulinitas, tatanan sosial, dan 

kontinuitas nilai budaya. Proses pengodean dilakukan secara iteratif dengan membandingkan 

temuan dari berbagai sumber data untuk mengidentifikasi pola makna yang konsisten dan 

membangun interpretasi yang komprehensif. 

Dengan pendekatan tersebut, penelitian diharapkan mampu menghasilkan analisis yang 

reflektif, kredibel, dan dapat dipertanggungjawabkan secara akademik dalam menjelaskan 

makna simbolik badik dan sarung sebagai praktik komunikasi budaya masyarakat Bugis 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Bagian ini menguraikan hasil analisis semiotik terhadap makna simbolik badik dan 

sarung dalam tradisi Sigajang Laleng Lipa masyarakat Bugis dengan menggunakan kerangka 

Roland Barthes yang mencakup level denotasi, konotasi, dan mitos. Analisis diarahkan untuk 

memahami bagaimana tanda-tanda visual dan naratif bekerja sebagai sistem makna yang 

tidak hanya merepresentasikan nilai budaya, tetapi juga mereproduksi narasi ideologis 

tentang kehormatan, maskulinitas, dan tatanan sosial. Pendekatan ini sejalan dengan temuan 

Palimbong et al. (2025) dan Simanungkalit et al. (2025) yang menegaskan bahwa simbol 

dalam ritual tradisional beroperasi pada lapisan makna yang saling berkelindan dan 

membentuk pemahaman kolektif masyarakat terhadap identitas dan nilai sosial. 

Badik sebagai Simbol Kehormatan dan Legitimasi Sosial 

 

Gambar 1 : badik 

Sumber : Dokumen pribadi penulis (2024) 

https://newcomb.uho.ac.id/index.php/journal


98 
Newcomb : Jurnal Ilmu Komunikasi dan Media  

Volume 3, No. 1, September 2025, hlm 92-102 

 

Website:   https://newcomb.uho.ac.id/index.php/journal 
E-ISSN : 3025-3683 

 

 

Pada level denotatif, badik dipahami sebagai senjata tradisional berbentuk pisau pendek 

dengan bilah runcing dan gagang khas yang dikenakan sebagai perlengkapan adat. Dalam 

Sigajang Laleng Lipa, badik biasanya diselipkan di pinggang atau dipegang dalam posisi 

tertentu yang menandai kesiapan mengikuti rangkaian ritual. Secara material, badik adalah 

artefak yang memiliki fungsi praktis sebagai alat pertahanan diri dan penanda status adat. 

Pada level konotatif, badik dimaknai sebagai representasi siri’ (kehormatan), keberanian, 

dan legitimasi sosial. Kehadiran badik dalam ritual menandakan kesiapan moral untuk 

menjaga martabat diri dan keluarga. Seorang tokoh adat menyatakan,  

“Badik itu bukan sekadar senjata, tetapi tanda harga diri. Kalau seseorang 

membawanya dalam upacara, artinya dia membawa kehormatan keluarganya.”  

 

Pernyataan ini menegaskan bahwa makna badik diproduksi melalui kesepakatan kultural 

dan pengalaman kolektif, bukan semata melalui bentuk fisiknya, sejalan dengan Auni dan 

Nidawati (2023) tentang simbol ritual sebagai pembawa pesan filosofis. 

Pada level mitos, badik mereproduksi narasi tentang maskulinitas, otoritas budaya, dan 

tatanan sosial. Badik mengukuhkan peran laki-laki sebagai penjaga kehormatan dan penegak 

nilai adat, sekaligus menormalisasi relasi kuasa dalam struktur sosial Bugis. Attri dan 

Chander (2019) menegaskan bahwa makna simbolik bersifat dialogis dan bekerja untuk 

mereproduksi ideologi melalui praktik yang berulang, sebagaimana terlihat dalam 

penggunaan badik dari generasi ke generasi. 

Sarung sebagai Arena Kehormatan dan Ujian Keberanian 

 

Gambar 2 : Sarung sebagai arena pertarungan dalam tradisi Sigajang Laleng Lipa 

Sumber : Youtube Citra Bone 

 

Pada level denotatif, sarung dipahami sebagai selembar kain panjang yang berfungsi sebagai 

ruang fisik pertarungan. Dua pelaku ritual masuk ke dalam kain yang sama, berdiri saling 

berhadapan dalam jarak sangat dekat, sehingga ruang gerak menjadi sempit dan terbatas. 

https://newcomb.uho.ac.id/index.php/journal


99 
Newcomb : Jurnal Ilmu Komunikasi dan Media  

Volume 3, No. 1, September 2025, hlm 92-102 

 

Website:   https://newcomb.uho.ac.id/index.php/journal 
E-ISSN : 3025-3683 

 

 

Dalam “arena” kain tersebut, keduanya mengadu keberanian dan keterampilan menggunakan 

badik. Seorang informan adat menjelaskan :  

“Sarung dalam tradisi ini dipakae sebagai tempat orang bertarung… selembar kain 

panjang yang digunakan sebagai arena pertarungan di mana dua orang mengadu 

keberanian dan keterampilan mereka.” 

 

Secara konotatif, sarung dimaknai sebagai ruang etis yang menuntut pengendalian diri, 

ketepatan membaca gerak lawan, dan kesadaran akan konsekuensi sosial. Keterbatasan ruang 

memaksa pelaku untuk menyeimbangkan keberanian dengan kehati-hatian, sehingga setiap 

serangan dan pertahanan menjadi pernyataan tentang martabat pribadi dan keluarga. Makna 

ini selaras dengan Auni dan Nidawati (2023) yang menekankan bahwa simbol ritual memuat 

pesan filosofis tentang norma dan nilai lokal yang dipahami secara kolektif. 

Pada level mitos, sarung mereproduksi narasi tentang kehormatan sejati dan legitimasi 

sosial. Kemenangan di dalam sarung dimaknai sebagai pengakuan simbolik atas kelayakan 

moral dan sosial seseorang untuk memperoleh kehormatan tinggi, sementara kekalahan 

menandai penerimaan terhadap rasa malu sebagai mekanisme sosial dalam menjaga tatanan 

nilai. Dengan demikian, sarung berfungsi sebagai tanda ideologis yang menormalisasi 

hierarki sosial dan konsep harga diri dalam masyarakat Bugis, sejalan dengan pandangan 

Attri dan Chander (2019) tentang reproduksi ideologi melalui praktik simbolik. 

Gerak Tubuh sebagai Bahasa Simbolik dan Etika Kehidupan 

 
Gambar 4 Gerak tubuh dalam tradisi Sigajang Laleng Lipa (Tarung Sarung). 

Sumber : Film Tarung Sarung 

 

Pada level denotatif, gerak tubuh dalam tradisi Sigajang Laleng Lipa dipahami sebagai 

rangkaian tindakan fisik yang dapat diamati secara langsung dan mengikuti urutan tertentu. 

Gerakan diawali dengan kuda-kuda, yaitu posisi berdiri dengan kedua kaki terbuka lebar dan 

lutut ditekuk sebagai dasar untuk memperoleh keseimbangan dan kesiapan bergerak. Setelah 

itu, pelaku melakukan gerakan menyerang berupa pukulan, baik pukulan lurus, menyamping, 

maupun melingkar, yang diarahkan ke lawan dalam ruang sarung yang sempit. Di samping 

https://newcomb.uho.ac.id/index.php/journal


100 
Newcomb : Jurnal Ilmu Komunikasi dan Media  

Volume 3, No. 1, September 2025, hlm 92-102 

 

Website:   https://newcomb.uho.ac.id/index.php/journal 
E-ISSN : 3025-3683 

 

 

serangan, terdapat gerakan bertahan seperti elakan, yaitu menghindar atau menggelincir ke 

samping untuk menghindari serangan lawan, serta tangkisan, yakni menahan atau menangkis 

serangan menggunakan tangan atau lengan. Rangkaian gerak diakhiri dengan sikap akhir, 

yaitu posisi berdiri tegak dan kokoh yang menandakan kesiapan dan berakhirnya pertarungan. 

Seorang informan menjelaskan,  

“Kuda-kuda itu posisi awal untuk seimbang, lalu ada pukulan, elakan, dan tangkisan, 

dan di akhir berdiri tegak sebagai tanda siap dan menang.”  

 

Uraian ini menegaskan bahwa pada tataran denotatif, gerak merupakan bahasa fisik yang 

menstrukturkan alur pertarungan dan menandai fase-fase ritual. 

Pada level konotatif, setiap gerakan dimaknai sebagai representasi nilai-nilai hidup 

masyarakat Bugis. Kuda-kuda melambangkan kesiapan dan kewaspadaan dalam menghadapi 

tantangan kehidupan, sebuah sikap mental yang harus dimiliki setiap individu sebelum 

memasuki “arena” sosial. Pukulan merepresentasikan keberanian, ketegasan, dan tekad untuk 

meraih tujuan dengan menyingkirkan rintangan yang menghadang. Sebaliknya, elakan 

dimaknai sebagai kecerdikan dan kebijaksanaan, yakni kemampuan untuk menghindari 

bahaya atau situasi yang merugikan tanpa kehilangan kehormatan. Tangkisan berkonotasi 

sebagai perlindungan diri dan keteguhan dalam mempertahankan prinsip hidup sebagai 

benteng dari ancaman eksternal. Sikap akhir mencerminkan kebanggaan, harga diri, dan 

kemenangan simbolik setelah melewati perjuangan dengan ketangguhan. Seorang pelaku 

ritual menyatakan : 

“Cara kita melangkah dan menangkis itu seperti cara kita hidup; harus berani, tapi 

juga pintar menghindar dan menjaga prinsip.”  

 

Makna ini menunjukkan bahwa gerak tidak sekadar fungsi teknis, melainkan medium 

komunikasi nonverbal yang menyampaikan etika dan nilai kolektif, sejalan dengan 

Palimbong et al. (2025) yang menempatkan ritual sebagai ruang produksi makna sosial. 

Pada level mitos, rangkaian gerak tubuh mereproduksi narasi ideologis tentang 

kehidupan sebagai arena perjuangan yang menuntut keseimbangan antara keberanian dan 

kebijaksanaan. Gerak dalam Sigajang Laleng Lipa membangun mitos bahwa kehormatan 

sejati tidak hanya diperoleh melalui kekuatan (yang diwujudkan dalam pukulan), tetapi juga 

melalui pengendalian diri (yang diekspresikan dalam elakan dan tangkisan) serta keteguhan 

prinsip (yang dimanifestasikan dalam sikap akhir). Dengan demikian, tubuh menjadi teks 

budaya yang menormalisasi gagasan bahwa individu Bugis ideal adalah sosok yang berani 

https://newcomb.uho.ac.id/index.php/journal


101 
Newcomb : Jurnal Ilmu Komunikasi dan Media  

Volume 3, No. 1, September 2025, hlm 92-102 

 

Website:   https://newcomb.uho.ac.id/index.php/journal 
E-ISSN : 3025-3683 

 

 

menghadapi risiko, cerdas mengelola bahaya, dan teguh menjaga harga diri. Dalam perspektif 

Attri dan Chander (2019), makna simbolik semacam ini bekerja secara dialogis, direproduksi 

melalui praktik berulang sehingga membentuk pemahaman kolektif tentang identitas dan 

tatanan sosial. 

Integrasi dengan Simbol Material. 

Gerak tubuh tidak berdiri sendiri, melainkan berinteraksi dengan badik dan sarung sebagai 

simbol material. Ruang sempit sarung menuntut presisi dan pengendalian dalam setiap 

gerakan, sementara kehadiran badik memperkuat makna keberanian dan risiko yang 

menyertai setiap langkah. Integrasi ini membentuk sistem tanda multimodal objek, busana, 

dan performa tubuhyang secara simultan merepresentasikan kehormatan, etika, dan struktur 

sosial Bugis. Temuan ini sejalan dengan Simanungkalit et al. (2025) yang menegaskan bahwa 

simbol budaya bekerja melalui kombinasi artefak dan performa dalam mereproduksi nilai dan 

ideologi. 

 

SIMPULAN 

Penelitian ini menyimpulkan bahwa tradisi Sigajang Laleng Lipa masyarakat Bugis 

merupakan praktik komunikasi budaya yang sarat dengan sistem tanda multimodal, di mana 

badik, sarung, dan gerak tubuh beroperasi sebagai simbol yang membangun makna pada level 

denotasi, konotasi, dan mitos. Pada tataran denotatif, ketiganya tampil sebagai artefak 

material dan tindakan fisik yang dapat diamati secara langsung dalam rangkaian ritual. Pada 

level konotatif, badik merepresentasikan kehormatan dan keberanian, sarung dimaknai 

sebagai ruang etis dan arena legitimasi sosial, sementara gerak tubuh menjadi medium 

nonverbal yang mengekspresikan kesiapan, kecerdikan, dan pengendalian diri. Pada level 

mitos, ketiga simbol tersebut mereproduksi narasi ideologis tentang maskulinitas, tatanan 

sosial, dan konsep kehormatan sebagai nilai inti dalam identitas Bugis, sekaligus 

menormalisasi relasi kuasa dan mekanisme pengendalian sosial melalui praktik ritual yang 

berulang. Dengan demikian, tradisi ini tidak hanya mempertahankan warisan budaya, tetapi 

juga menjadi ruang dialog tempat nilai-nilai kolektif ditafsirkan dan dinegosiasikan dalam 

konteks masyarakat kontemporer. Secara teoretis, penelitian ini berkontribusi pada 

pengembangan kajian komunikasi budaya dan semiotika Barthesian dengan menunjukkan 

bahwa simbol tradisional tidak bekerja secara tunggal, melainkan sebagai sistem tanda yang 

saling terhubung antara objek, busana, dan performa tubuh 

https://newcomb.uho.ac.id/index.php/journal


102 
Newcomb : Jurnal Ilmu Komunikasi dan Media  

Volume 3, No. 1, September 2025, hlm 92-102 

 

Website:   https://newcomb.uho.ac.id/index.php/journal 
E-ISSN : 3025-3683 

 

 

DAFTAR PUSTAKA 

 

Attri, S., & Chander, Y. (2019). Reproducing meaning: A dialogic approach to sports and 

semiotics. GLOCAL Conference Proceedings. 

Auni, L., & Nidawati. (2023). The semiotic meaning and philosophy of symbols in the Gayo 

ethnic marriage processions in Central Aceh. Jurnal Ilmiah Peuradeun, 11(2), 345–

360. https://doi.org/10.26811/peuradeun.v11i2.XXX 

Aziz, A., & Sutoyo, S. (2021). Semiótica photostory Mertidusun as a noble value for 

environmental sustainability. IOP Conference Series: Earth and Environmental 

Science, 724(1), 012034. https://doi.org/10.1088/1755-1315/724/1/012034 

Barthes, R. (1972). Mythologies (A. Lavers, Trans.). Hill and Wang. (Original work 

published 1957) 

Barthes, R. (1977). Image–Music–Text (S. Heath, Trans.). Fontana Press. 

Chen, Y. Y., & Hur, C. (2025). Exploring semiotic practices and cultural identity in a Bunun 

Indigenous elementary school in Taiwan from a Barthesian perspective. Multicultural 

Education Review, 17(1), 1–18. https://doi.org/10.1080/2005615X.2025.XXXXXX 

Palimbong, D. R., Maknun, T., & Lukman, A. B. T. B. (2025). Symbols in the ritual of 

Rampanan Kapa’ in Tana Toraja Regency: A study of semiotics. Edelweiss Applied 

Science and Technology, 9(1), 112–125. https://doi.org/10.55214/east.v9i1.XXXX 

Simanungkalit, K. E., Saddhono, K., & Rohmadi, M. (2025). Representation of cultural 

elements in Tombak Sulu Sulu among the Batak Toba community: A semiotic analysis 

using Roland Barthes’ perspective. Theory and Practice in Language Studies, 15(3), 

456–468. https://doi.org/10.17507/tpls.1503.05 

YouTube Citra Bone. (n.d.). Sigajang Laleng Lipa: Tarung Sarung masyarakat Bugis 

[Video]. YouTube. 

 

https://newcomb.uho.ac.id/index.php/journal
https://doi.org/10.26811/peuradeun.v11i2.XXX
https://doi.org/10.1088/1755-1315/724/1/012034
https://doi.org/10.1080/2005615X.2025.XXXXXX
https://doi.org/10.55214/east.v9i1.XXXX
https://doi.org/10.17507/tpls.1503.05

