92
Newcomb : Jurnal Ilmu Komunikasi dan Media
Volume 3, No. 1, September 2025, hlm 92-102

MAKNA SIMBOLIK BADIK DAN SARUNG DALAM TRADISI
SIGAJANG LALENG LIPA: ANALISIS SEMIOTIKA ROLAND
BARTHES

Andi Dimas Aldi',Sumadi Dilla2,Harnina Ridwan?
123Univeristas Halu Oleo
Kampus Hijau Bumi Thridharma, Kendari Indonesia
Email : dimas123@gmail.com

ABSTRAK

Tradisi Sigajang Laleng Lipa merupakan salah satu praktik budaya masyarakat Bugis yang sarat
dengan simbol dan nilai sosial, khususnya melalui penggunaan badik dan sarung sebagai representasi
identitas, kehormatan, dan relasi sosial. Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis makna simbolik
badik dan sarung dalam tradisi Sigajang Laleng Lipa dengan menggunakan pendekatan semiotika
Roland Barthes yang mencakup level denotasi, konotasi, dan mitos. Penelitian ini menggunakan
pendekatan kualitatif dengan teknik pengumpulan data melalui observasi, wawancara mendalam
dengan tokoh adat dan masyarakat setempat, serta dokumentasi visual. Analisis data dilakukan
dengan menginterpretasikan tanda-tanda visual dan naratif yang muncul dalam praktik tradisi untuk
mengungkap lapisan makna budaya yang terkandung di dalamnya. Hasil penelitian menunjukkan
bahwa badik tidak hanya dimaknai sebagai senjata tradisional, tetapi juga sebagai simbol kehormatan,
keberanian, dan legitimasi sosial, sementara sarung merepresentasikan nilai kesopanan, identitas
kultural, dan batas etika dalam interaksi sosial. Pada level mitos, kedua simbol tersebut mereproduksi
narasi tentang maskulinitas, tatanan sosial, dan kontinuitas nilai-nilai budaya Bugis dalam konteks
masyarakat kontemporer. Penelitian ini berkontribusi pada penguatan kajian komunikasi budaya
dengan menunjukkan bagaimana

Kata-kata Kunci: semiotika Roland Barthes; makna simbolik; badik, sarung; Sigajang Laleng Lipa;
budaya Bugis

Website: _https:/newcomb.uho.ac.id/index.php/journal
E-ISSN : 3025-3683



https://newcomb.uho.ac.id/index.php/journal
mailto:dimas123@gmail.com

93

Newcomb : Jurnal Ilmu Komunikasi dan Media
Volume 3, No. 1, September 2025, hlm 92-102

THE SYMBOLIC MEANING OF BADIK AND SARONG IN THE
SIGAJANG LALENG LIPA TRADITION: A ROLAND BARTHES
SEMIOTIC ANALYSIS

ABSTRACT

The Sigajang Laleng Lipa tradition represents a cultural practice of the Bugis community that is rich
in symbols and social values, particularly through the use of the badik and sarong as representations
of identity, honor, and social relations. This study aims to analyze the symbolic meanings of the badik
and sarong within the Sigajang Laleng Lipa tradition using Roland Barthes’ semiotic framework,
which encompasses the levels of denotation, connotation, and myth. A qualitative approach was
employed, with data collected through observation, in-depth interviews with traditional leaders and
local community members, and visual documentation. The data were analyzed by interpreting visual
and narrative signs that emerge in traditional practices to reveal the layered cultural meanings
embedded in them. The findings indicate that the badik is not merely understood as a traditional
weapon but also as a symbol of honor, courage, and social legitimacy, while the sarong represents
values of modesty, cultural identity, and ethical boundaries in social interaction. At the level of myth,
both symbols reproduce narratives of masculinity, social order, and the continuity of Bugis cultural
values within contemporary society. This study contributes to the field of cultural communication by
demonstrating how traditional symbols are mediated and reinterpreted within ongoing social
practices.

Keywords: Roland Barthes’ semiotics; symbolic meaning; badik, sarong; Sigajang Laleng Lipa;
Bugis culture

Website: _https:/newcomb.uho.ac.id/index.php/journal
E-ISSN : 3025-3683



https://newcomb.uho.ac.id/index.php/journal

94
Newcomb : Jurnal Ilmu Komunikasi dan Media
Volume 3, No. 1, September 2025, hlm 92-102

PENDAHULUAN

Tradisi budaya merupakan medium penting dalam membentuk, mereproduksi, dan
menegosiasikan makna sosial dalam masyarakat. Melalui praktik simbolik yang diwariskan
secara turun-temurun, nilai, identitas, dan relasi sosial dikomunikasikan dan dipertahankan
dalam kehidupan kolektif. Dalam konteks masyarakat Bugis, tradisi Sigajang Laleng Lipa
menempati posisi signifikan sebagai ruang simbolik yang merepresentasikan kehormatan,
keberanian, dan etika sosial. Praktik ini tidak hanya dipahami sebagai ritual adat, tetapi juga
sebagai sistem tanda yang mengartikulasikan pandangan hidup dan tatanan nilai budaya
Bugis dalam relasi sosial kontemporer.

Badik dan sarung sebagai elemen utama dalam tradisi Sigajang Laleng Lipa berfungsi
lebih dari sekadar objek material. Keduanya berperan sebagai simbol yang memediasi
hubungan antara individu dan komunitas, serta antara masa lalu dan masa kini. Badik sering
diasosiasikan dengan maskulinitas, legitimasi sosial, dan perlindungan kehormatan,
sementara sarung merepresentasikan kesopanan, batas etika, dan identitas kultural. Dalam
masyarakat yang terus mengalami perubahan sosial, makna-makna tersebut tidak bersifat
statis, melainkan terus mengalami proses reinterpretasi sesuai dengan konteks sosial, politik,
dan kultural yang melingkupinya. Oleh karena itu, kajian terhadap makna simbolik kedua
artefak ini menjadi penting untuk memahami bagaimana nilai-nilai Bugis diproduksi,
dinegosiasikan, dan direproduksi melalui praktik budaya.

Pendekatan semiotika menawarkan kerangka konseptual yang relevan untuk membaca
simbol sebagai sistem tanda. Roland Barthes mengembangkan model yang memandang tanda
sebagai konstruksi makna berlapis, terdiri atas level denotasi, konotasi, dan mitos. Denotasi
merujuk pada makna literal suatu tanda, konotasi mengacu pada asosiasi kultural dan
emosional yang dilekatkan oleh masyarakat, sedangkan mitos merepresentasikan narasi
ideologis yang dinormalisasi melalui tanda-tanda tersebut. Dengan kerangka ini, simbol
budaya tidak hanya dipahami sebagai representasi nilai, tetapi juga sebagai mekanisme
komunikasi ideologis yang membentuk cara masyarakat memandang diri dan dunianya.

Sejumlah penelitian terdahulu menegaskan relevansi pendekatan Barthes dalam mengkayji
simbol dan ritual budaya. Palimbong et al. (2025) menunjukkan bahwa simbol dalam ritual
Rampanan Kapa’ di Tana Toraja mereproduksi stratifikasi sosial dan nilai kolektif melalui
lapisan denotatif, konotatif, dan mitologis. Simanungkalit et al. (2025) memperlihatkan

bagaimana folklor Tombak Sulu Sulu pada masyarakat Batak Toba mengartikulasikan norma

Website: _https:/newcomb.uho.ac.id/index.php/journal
E-ISSN : 3025-3683



https://newcomb.uho.ac.id/index.php/journal

95
Newcomb : Jurnal Ilmu Komunikasi dan Media
Volume 3, No. 1, September 2025, hlm 92-102

sosial dan kepercayaan spiritual melalui sistem tanda yang kompleks. Dalam konteks
pernikahan etnis Gayo, Auni dan Nidawati (2023) menekankan bahwa simbol verbal dan
nonverbal memuat pesan filosofis dan nilai lokal yang berpotensi mengalami erosi makna di
kalangan generasi muda. Temuan-temuan ini memperkuat argumen bahwa ritual tradisional
merupakan ruang komunikasi simbolik yang aktif, di mana makna tidak hanya diwariskan,
tetapi juga diproduksi ulang dan dinegosiasikan.

Kajian semiotika juga berkembang pada ranah pendidikan dan media visual. Chen dan
Hur (2025) menunjukkan bagaimana praktik semiotik di komunitas adat Bunun di Taiwan
berperan dalam mempertahankan identitas budaya melalui simbol-simbol seperti totem dan
artefak visual. Sementara itu, Aziz dan Sutoyo (2021) menegaskan bahwa simbol dalam
photostory ritual Mertidusun dapat beradaptasi dengan isu kontemporer, seperti keberlanjutan
lingkungan, tanpa kehilangan signifikansi tradisionalnya. Attri dan Chander (2019)
menambahkan bahwa makna simbolik bersifat dialogis, dibentuk melalui interaksi antara
produsen dan penafsir tanda dalam konteks sosial tertentu. Keseluruhan kajian ini
menegaskan bahwa simbol budaya beroperasi dalam jaringan makna yang dinamis,
dipengaruhi oleh perubahan sosial, media, dan praktik interpretasi.

Meskipun demikian, dalam konteks budaya Bugis, kajian yang secara spesifik
menempatkan badik dan sarung sebagai sistem tanda dalam tradisi Sigajang Laleng Lipa
masih relatif terbatas. Sebagian penelitian cenderung berfokus pada deskripsi etnografis dan
fungsi sosial tradisi seperti nilai siri’ (kehormatan) dan pangadereng (tata nilai) tanpa
mengkaji secara mendalam bagaimana simbol-simbol tersebut bekerja pada level mitos untuk
mereproduksi narasi ideologis tentang maskulinitas, tatanan sosial, dan kontinuitas budaya.
Dengan demikian, terdapat celah penelitian dalam pembacaan kritis terhadap lapisan makna
simbolik badik dan sarung sebagai praktik komunikasi budaya yang aktif.

Berdasarkan tinjauan tersebut, state of the art penelitian ini terletak pada integrasi kajian
budaya Bugis dengan pendekatan semiotika Roland Barthes untuk menganalisis makna
simbolik badik dan sarung dalam tradisi Sigajang Laleng Lipa. Penelitian ini tidak hanya
mendeskripsikan bentuk dan fungsi simbol, tetapi juga menelaah bagaimana lapisan denotasi,
konotasi, dan mitos beroperasi dalam mereproduksi nilai-nilai sosial dan ideologis dalam
masyarakat Bugis kontemporer. Dengan memposisikan tradisi sebagai ruang komunikasi

simbolik, penelitian ini berupaya menunjukkan bahwa makna budaya tidak sekadar

Website: _https:/newcomb.uho.ac.id/index.php/journal
E-ISSN : 3025-3683



https://newcomb.uho.ac.id/index.php/journal

96
Newcomb : Jurnal Ilmu Komunikasi dan Media
Volume 3, No. 1, September 2025, hlm 92-102

diwariskan, tetapi juga ditafsirkan dan dinegosiasikan secara terus-menerus oleh pelaku
sosial.

Berdasarkan latar belakang dan kerangka teoretis tersebut, tujuan penelitian ini adalah
untuk menganalisis makna simbolik badik dan sarung dalam tradisi Sigajang Laleng Lipa
masyarakat Bugis melalui pendekatan semiotika Roland Barthes. Secara khusus, penelitian
ini bertujuan mengidentifikasi makna denotatif dan konotatif dari kedua simbol, serta
mengungkap narasi mitologis dan ideologis yang direproduksi dalam praktik tradisi. Dengan
demikian, penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi terhadap pengembangan
kajian komunikasi budaya dan pemahaman yang lebih kritis mengenai peran simbol dalam

mempertahankan dan mentransformasikan nilai-nilai budaya Bugis di era kontemporer

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif interpretatif dengan desain analisis
semiotika untuk mengkaji makna simbolik badik dan sarung dalam tradisi Sigajang Laleng
Lipa masyarakat Bugis. Pendekatan ini dipilih karena fokus penelitian terletak pada proses
pemaknaan tanda dan konstruksi makna budaya yang muncul melalui praktik ritual, baik
dalam bentuk simbol visual maupun naratif. Unit analisis dalam penelitian ini adalah tanda-
tanda yang merepresentasikan badik dan sarung, mencakup aspek visual seperti bentuk,
warna, posisi, dan cara penggunaan dalam ritual, serta aspek naratif seperti tuturan lisan,
istilah adat, dan penjelasan tokoh adat yang menyertai pelaksanaan tradisi. Subjek penelitian
terdiri atas tokoh adat, pelaku tradisi, dan anggota masyarakat Bugis yang memiliki
pengalaman dan pengetahuan langsung mengenai Sigajang Laleng Lipa.

Pengumpulan data dilakukan melalui observasi partisipatif, wawancara mendalam, dan
dokumentasi visual. Observasi digunakan untuk mencatat secara sistematis rangkaian
peristiwa ritual, pola interaksi antar pelaku, serta ekspresi simbolik yang muncul dalam
penggunaan badik dan sarung. Wawancara mendalam dilakukan untuk menggali pemahaman
informan mengenai nilai, norma, dan makna budaya yang dilekatkan pada kedua simbol
tersebut, sekaligus menangkap perspektif subjektif mereka terhadap fungsi sosial tradisi.
Dokumentasi visual berupa foto dan catatan lapangan digunakan sebagai data pendukung
untuk memperkuat proses analisis dan membantu peneliti melakukan pembacaan ulang

terhadap tanda-tanda visual yang diamati di lapangan.

Website: _https:/newcomb.uho.ac.id/index.php/journal
E-ISSN : 3025-3683



https://newcomb.uho.ac.id/index.php/journal

97
Newcomb : Jurnal Ilmu Komunikasi dan Media
Volume 3, No. 1, September 2025, hlm 92-102

Analisis data dilakukan melalui tahapan pengodean semiotik yang mengacu pada model
Roland Barthes, yaitu denotasi, konotasi, dan mitos. Pada tahap denotasi, peneliti
mengidentifikasi makna literal dari setiap tanda yang berkaitan dengan badik dan sarung,
termasuk fungsi praktis dan konteks penggunaannya dalam ritual. Tahap konotasi diarahkan
untuk menafsirkan asosiasi kultural, nilai sosial, dan muatan emosional yang dilekatkan pada
tanda-tanda tersebut berdasarkan konteks budaya Bugis dan narasi informan. Selanjutnya,
pada tahap mitos, peneliti mengungkap narasi ideologis dan makna dominan yang
direproduksi melalui simbol, seperti konsep kehormatan, maskulinitas, tatanan sosial, dan
kontinuitas nilai budaya. Proses pengodean dilakukan secara iteratif dengan membandingkan
temuan dari berbagai sumber data untuk mengidentifikasi pola makna yang konsisten dan
membangun interpretasi yang komprehensif.

Dengan pendekatan tersebut, penelitian diharapkan mampu menghasilkan analisis yang
reflektif, kredibel, dan dapat dipertanggungjawabkan secara akademik dalam menjelaskan

makna simbolik badik dan sarung sebagai praktik komunikasi budaya masyarakat Bugis

HASIL DAN PEMBAHASAN

Bagian ini menguraikan hasil analisis semiotik terhadap makna simbolik badik dan
sarung dalam tradisi Sigajang Laleng Lipa masyarakat Bugis dengan menggunakan kerangka
Roland Barthes yang mencakup level denotasi, konotasi, dan mitos. Analisis diarahkan untuk
memahami bagaimana tanda-tanda visual dan naratif bekerja sebagai sistem makna yang
tidak hanya merepresentasikan nilai budaya, tetapi juga mereproduksi narasi ideologis
tentang kehormatan, maskulinitas, dan tatanan sosial. Pendekatan ini sejalan dengan temuan
Palimbong et al. (2025) dan Simanungkalit et al. (2025) yang menegaskan bahwa simbol
dalam ritual tradisional beroperasi pada lapisan makna yang saling berkelindan dan
membentuk pemahaman kolektif masyarakat terhadap identitas dan nilai sosial.

Badik sebagai Simbol Kehormatan dan Legitimasi Sosial

Gambar 1 : badik
Sumber : Dokumen pribadi penulis (2024)

Website: _https:/newcomb.uho.ac.id/index.php/journal
E-ISSN : 3025-3683



https://newcomb.uho.ac.id/index.php/journal

98
Newcomb : Jurnal Ilmu Komunikasi dan Media
Volume 3, No. 1, September 2025, hlm 92-102

Pada level denotatif, badik dipahami sebagai senjata tradisional berbentuk pisau pendek
dengan bilah runcing dan gagang khas yang dikenakan sebagai perlengkapan adat. Dalam
Sigajang Laleng Lipa, badik biasanya diselipkan di pinggang atau dipegang dalam posisi
tertentu yang menandai kesiapan mengikuti rangkaian ritual. Secara material, badik adalah
artefak yang memiliki fungsi praktis sebagai alat pertahanan diri dan penanda status adat.

Pada level konotatif, badik dimaknai sebagai representasi siri’ (kehormatan), keberanian,
dan legitimasi sosial. Kehadiran badik dalam ritual menandakan kesiapan moral untuk
menjaga martabat diri dan keluarga. Seorang tokoh adat menyatakan,

“Badik itu bukan sekadar senjata, tetapi tanda harga diri. Kalau seseorang

membawanya dalam upacara, artinya dia membawa kehormatan keluarganya.”

Pernyataan ini menegaskan bahwa makna badik diproduksi melalui kesepakatan kultural
dan pengalaman kolektif, bukan semata melalui bentuk fisiknya, sejalan dengan Auni dan
Nidawati (2023) tentang simbol ritual sebagai pembawa pesan filosofis.

Pada level mitos, badik mereproduksi narasi tentang maskulinitas, otoritas budaya, dan
tatanan sosial. Badik mengukuhkan peran laki-laki sebagai penjaga kehormatan dan penegak
nilai adat, sekaligus menormalisasi relasi kuasa dalam struktur sosial Bugis. Attri dan
Chander (2019) menegaskan bahwa makna simbolik bersifat dialogis dan bekerja untuk
mereproduksi ideologi melalui praktik yang berulang, sebagaimana terlihat dalam
penggunaan badik dari generasi ke generasi.

Sarung sebagai Arena Kehormatan dan Ujian Keberanian

Gambar 2 : Sarung sebagai arena pertarungan dalam tradisi Sigajang Laleng Lipa
Sumber : Youtube Citra Bone

Pada level denotatif, sarung dipahami sebagai selembar kain panjang yang berfungsi sebagai
ruang fisik pertarungan. Dua pelaku ritual masuk ke dalam kain yang sama, berdiri saling

berhadapan dalam jarak sangat dekat, sehingga ruang gerak menjadi sempit dan terbatas.

Website: _https:/newcomb.uho.ac.id/index.php/journal
E-ISSN : 3025-3683



https://newcomb.uho.ac.id/index.php/journal

99

Newcomb : Jurnal Ilmu Komunikasi dan Media
Volume 3, No. 1, September 2025, hlm 92-102

Dalam “arena” kain tersebut, keduanya mengadu keberanian dan keterampilan menggunakan
badik. Seorang informan adat menjelaskan :

“Sarung dalam tradisi ini dipakae sebagai tempat orang bertarung... selembar kain

panjang yang digunakan sebagai arena pertarungan di mana dua orang mengadu

keberanian dan keterampilan mereka.”

Secara konotatif, sarung dimaknai sebagai ruang etis yang menuntut pengendalian diri,
ketepatan membaca gerak lawan, dan kesadaran akan konsekuensi sosial. Keterbatasan ruang
memaksa pelaku untuk menyeimbangkan keberanian dengan kehati-hatian, sehingga setiap
serangan dan pertahanan menjadi pernyataan tentang martabat pribadi dan keluarga. Makna
ini selaras dengan Auni dan Nidawati (2023) yang menekankan bahwa simbol ritual memuat
pesan filosofis tentang norma dan nilai lokal yang dipahami secara kolektif.

Pada level mitos, sarung mereproduksi narasi tentang kehormatan sejati dan legitimasi
sosial. Kemenangan di dalam sarung dimaknai sebagai pengakuan simbolik atas kelayakan
moral dan sosial seseorang untuk memperoleh kehormatan tinggi, sementara kekalahan
menandai penerimaan terhadap rasa malu sebagai mekanisme sosial dalam menjaga tatanan
nilai. Dengan demikian, sarung berfungsi sebagai tanda ideologis yang menormalisasi
hierarki sosial dan konsep harga diri dalam masyarakat Bugis, sejalan dengan pandangan
Attri dan Chander (2019) tentang reproduksi ideologi melalui praktik simbolik.

Gerak Tubuh sebagai Bahasa Simbolik dan Etika Kehidupan

5 o
h 5
| o |
. -
-
N \) v .

Gambar 4 Gerak tubuh dalam tradisi Sigajang Laleng Lipa (Tarung Sarung).
Sumber : Film Tarung Sarung

Pada level denotatif, gerak tubuh dalam tradisi Sigajang Laleng Lipa dipahami sebagai
rangkaian tindakan fisik yang dapat diamati secara langsung dan mengikuti urutan tertentu.
Gerakan diawali dengan kuda-kuda, yaitu posisi berdiri dengan kedua kaki terbuka lebar dan
lutut ditekuk sebagai dasar untuk memperoleh keseimbangan dan kesiapan bergerak. Setelah
itu, pelaku melakukan gerakan menyerang berupa pukulan, baik pukulan lurus, menyamping,
maupun melingkar, yang diarahkan ke lawan dalam ruang sarung yang sempit. Di samping

Website: _https:/newcomb.uho.ac.id/index.php/journal
E-ISSN : 3025-3683



https://newcomb.uho.ac.id/index.php/journal

100
Newcomb : Jurnal Ilmu Komunikasi dan Media
Volume 3, No. 1, September 2025, hlm 92-102

serangan, terdapat gerakan bertahan seperti elakan, yaitu menghindar atau menggelincir ke
samping untuk menghindari serangan lawan, serta tangkisan, yakni menahan atau menangkis
serangan menggunakan tangan atau lengan. Rangkaian gerak diakhiri dengan sikap akhir,
yaitu posisi berdiri tegak dan kokoh yang menandakan kesiapan dan berakhirnya pertarungan.
Seorang informan menjelaskan,

“Kuda-kuda itu posisi awal untuk seimbang, lalu ada pukulan, elakan, dan tangkisan,

dan di akhir berdiri tegak sebagai tanda siap dan menang.”

Uraian ini menegaskan bahwa pada tataran denotatif, gerak merupakan bahasa fisik yang
menstrukturkan alur pertarungan dan menandai fase-fase ritual.

Pada level konotatif, setiap gerakan dimaknai sebagai representasi nilai-nilai hidup
masyarakat Bugis. Kuda-kuda melambangkan kesiapan dan kewaspadaan dalam menghadapi
tantangan kehidupan, sebuah sikap mental yang harus dimiliki setiap individu sebelum
memasuki “arena” sosial. Pukulan merepresentasikan keberanian, ketegasan, dan tekad untuk
meraih tujuan dengan menyingkirkan rintangan yang menghadang. Sebaliknya, elakan
dimaknai sebagai kecerdikan dan kebijaksanaan, yakni kemampuan untuk menghindari
bahaya atau situasi yang merugikan tanpa kehilangan kehormatan. Tangkisan berkonotasi
sebagai perlindungan diri dan keteguhan dalam mempertahankan prinsip hidup sebagai
benteng dari ancaman eksternal. Sikap akhir mencerminkan kebanggaan, harga diri, dan
kemenangan simbolik setelah melewati perjuangan dengan ketangguhan. Seorang pelaku
ritual menyatakan :

“Cara kita melangkah dan menangkis itu seperti cara kita hidup; harus berani, tapi
juga pintar menghindar dan menjaga prinsip.”

Makna ini menunjukkan bahwa gerak tidak sekadar fungsi teknis, melainkan medium
komunikasi nonverbal yang menyampaikan etika dan nilai kolektif, sejalan dengan
Palimbong et al. (2025) yang menempatkan ritual sebagai ruang produksi makna sosial.

Pada level mitos, rangkaian gerak tubuh mereproduksi narasi ideologis tentang
kehidupan sebagai arena perjuangan yang menuntut keseimbangan antara keberanian dan
kebijaksanaan. Gerak dalam Sigajang Laleng Lipa membangun mitos bahwa kehormatan
sejati tidak hanya diperoleh melalui kekuatan (yang diwujudkan dalam pukulan), tetapi juga
melalui pengendalian diri (yang diekspresikan dalam elakan dan tangkisan) serta keteguhan
prinsip (yang dimanifestasikan dalam sikap akhir). Dengan demikian, tubuh menjadi teks
budaya yang menormalisasi gagasan bahwa individu Bugis ideal adalah sosok yang berani

Website: _https:/newcomb.uho.ac.id/index.php/journal
E-ISSN : 3025-3683



https://newcomb.uho.ac.id/index.php/journal

101
Newcomb : Jurnal Ilmu Komunikasi dan Media
Volume 3, No. 1, September 2025, hlm 92-102

menghadapi risiko, cerdas mengelola bahaya, dan teguh menjaga harga diri. Dalam perspektif
Attri dan Chander (2019), makna simbolik semacam ini bekerja secara dialogis, direproduksi
melalui praktik berulang sehingga membentuk pemahaman kolektif tentang identitas dan
tatanan sosial.

Integrasi dengan Simbol Material.

Gerak tubuh tidak berdiri sendiri, melainkan berinteraksi dengan badik dan sarung sebagai
simbol material. Ruang sempit sarung menuntut presisi dan pengendalian dalam setiap
gerakan, sementara kehadiran badik memperkuat makna keberanian dan risiko yang
menyertai setiap langkah. Integrasi ini membentuk sistem tanda multimodal objek, busana,
dan performa tubuhyang secara simultan merepresentasikan kehormatan, etika, dan struktur
sosial Bugis. Temuan ini sejalan dengan Simanungkalit et al. (2025) yang menegaskan bahwa
simbol budaya bekerja melalui kombinasi artefak dan performa dalam mereproduksi nilai dan

ideologi.

SIMPULAN

Penelitian ini menyimpulkan bahwa tradisi Sigajang Laleng Lipa masyarakat Bugis
merupakan praktik komunikasi budaya yang sarat dengan sistem tanda multimodal, di mana
badik, sarung, dan gerak tubuh beroperasi sebagai simbol yang membangun makna pada level
denotasi, konotasi, dan mitos. Pada tataran denotatif, ketiganya tampil sebagai artefak
material dan tindakan fisik yang dapat diamati secara langsung dalam rangkaian ritual. Pada
level konotatif, badik merepresentasikan kehormatan dan keberanian, sarung dimaknai
sebagai ruang etis dan arena legitimasi sosial, sementara gerak tubuh menjadi medium
nonverbal yang mengekspresikan kesiapan, kecerdikan, dan pengendalian diri. Pada level
mitos, ketiga simbol tersebut mereproduksi narasi ideologis tentang maskulinitas, tatanan
sosial, dan konsep kehormatan sebagai nilai inti dalam identitas Bugis, sekaligus
menormalisasi relasi kuasa dan mekanisme pengendalian sosial melalui praktik ritual yang
berulang. Dengan demikian, tradisi ini tidak hanya mempertahankan warisan budaya, tetapi
juga menjadi ruang dialog tempat nilai-nilai kolektif ditafsirkan dan dinegosiasikan dalam
konteks masyarakat kontemporer. Secara teoretis, penelitian ini berkontribusi pada
pengembangan kajian komunikasi budaya dan semiotika Barthesian dengan menunjukkan
bahwa simbol tradisional tidak bekerja secara tunggal, melainkan sebagai sistem tanda yang
saling terhubung antara objek, busana, dan performa tubuh

Website: _https:/newcomb.uho.ac.id/index.php/journal
E-ISSN : 3025-3683



https://newcomb.uho.ac.id/index.php/journal

102
Newcomb : Jurnal Ilmu Komunikasi dan Media
Volume 3, No. 1, September 2025, hlm 92-102

DAFTAR PUSTAKA

Attri, S., & Chander, Y. (2019). Reproducing meaning: A dialogic approach to sports and
semiotics. GLOCAL Conference Proceedings.

Auni, L., & Nidawati. (2023). The semiotic meaning and philosophy of symbols in the Gayo
ethnic marriage processions in Central Aceh. Jurnal Ilmiah Peuradeun, 11(2), 345—

360. https://doi.org/10.26811/peuradeun.v11i2. XXX

Aziz, A., & Sutoyo, S. (2021). Semiotica photostory Mertidusun as a noble value for
environmental sustainability. IOP Conference Series: Earth and Environmental
Science, 724(1), 012034. https://doi.org/10.1088/1755-1315/724/1/012034

Barthes, R. (1972). Mpythologies (A. Lavers, Trans.). Hill and Wang. (Original work
published 1957)

Barthes, R. (1977). Image—Music—Text (S. Heath, Trans.). Fontana Press.

Chen, Y. Y., & Hur, C. (2025). Exploring semiotic practices and cultural identity in a Bunun
Indigenous elementary school in Taiwan from a Barthesian perspective. Multicultural
Education Review, 17(1), 1-18. https://doi.org/10.1080/2005615X.2025. X XXX XX

Palimbong, D. R., Maknun, T., & Lukman, A. B. T. B. (2025). Symbols in the ritual of

Rampanan Kapa’ in Tana Toraja Regency: A study of semiotics. Edelweiss Applied
Science and Technology, 9(1), 112—125. https://doi.org/10.55214/east.v9il XX XX
Simanungkalit, K. E., Saddhono, K., & Rohmadi, M. (2025). Representation of cultural

elements in Tombak Sulu Sulu among the Batak Toba community: A semiotic analysis
using Roland Barthes’ perspective. Theory and Practice in Language Studies, 15(3),
456—-468. https://doi.org/10.17507/tpls.1503.05

YouTube Citra Bone. (n.d.). Sigajang Laleng Lipa: Tarung Sarung masyarakat Bugis
[Video]. YouTube.

Website: _https:/newcomb.uho.ac.id/index.php/journal
E-ISSN : 3025-3683



https://newcomb.uho.ac.id/index.php/journal
https://doi.org/10.26811/peuradeun.v11i2.XXX
https://doi.org/10.1088/1755-1315/724/1/012034
https://doi.org/10.1080/2005615X.2025.XXXXXX
https://doi.org/10.55214/east.v9i1.XXXX
https://doi.org/10.17507/tpls.1503.05

